
― ―

1

170

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕
――〈仏乗〉に対する『般若経』の逆襲――

苅 谷 定 彦

【
（ 1‌）
Ⅴ】

　（ 1）
　　さて、第一段偈頌部は次のように始まる。
　〔偈 1〕私（＝釈尊）は “法”（dharma，存在するもの、＝一切衆生）の

王にして、“有”（bhava，生き物）の（六道輪廻という一切苦を）打破
する者”（-mardana）として、世に出現したのである。（そして）衆
生（sattva，但し、ここでは、あくまで出家の比丘、比丘尼）の（様々
な）“強い志向”（adhimukti）を見極めて、（それに応じた個々別々の）

教法を（衆生に）語るのである。
　〔偈 2〕（私だけでは無く）“心決定の（＝不動の）覚智を得た”（dhīra-

buddhin）“大勇”（mahā-vīra，ここでは “ブッダ”（仏））たちは、（“方
便” でもって語った “仮の教え” たる）教法を永く守る（＝無闇に変更
しない）のであり、（それ故に、その教法に秘められた）秘密（rahasya，
＝ ‘sam. dhā’，「仏の深い意趣」）もまた（永く己の心中に保持して直ち
に）生類（prān. in，＝出家の比丘、比丘尼）に語ることは無いのであ
る。

　〔偈 3〕（なぜなら）その当の（仏の）智慧（taj jñāna，正覚内容）はこ
れまた（出家の比丘らにとっては）難悟である（durbodhya）からで、
（もし、仏が成道後、それをすぐ語ったとしても、）突然に（聞いた）愚
者（bāliśa）どもは疑惑を起すであろう。その当の大層愚かな者ど
もはそこから（かえって）堕落してしまって、迷うであろう。

　〔偈 4〕（そこで、仏は）その者が（yasya）“どのような境地”（yathā-

興隆学林紀要　第二十一号　令和六年



― ―

2

vis. aya）にあるか、“どのような力量”（yādr. śakam balam）（の持ち
主）であるか、に応じて個々別々の事由（artha）でもって（種々
の）教法を説き、（その当の者の（邪）見を）正しい（ujjuka）（見）

に糺すのである。
　これら四偈は、凡そ、如来たる者のⒶ世に “出現” することと、Ⓑそ
の後の “説法教化” という如来の保有する特性（gun. a，功徳）、それは、
釈尊に絞って言えば、29出家、35成道の後、80入滅に至る四十五年間の
行業は、ただただ衆生に対する “説法教化” に尽きるのであって、この
“説法教化” という仏の偉大なる功業を長行部では、〔 2〕、〔 3 ―（Ａ）ⓐ
～ⓕ、但し、ⓔを除く〕で『大雲出現の喩』として述べ、〔 5〕、〔 6〕
でそれを詳説していたのである。それ故、ここなる偈頌部でも、続いて
次のように言う。
　〔偈 5〕迦葉よ。譬えば、丁度、（三千大千）世界に湧き起った雲が台

地（vasum. dharā）を覆って、そこに生える（草木の）全てを包み込
む（ように）。

　〔偈 6〕その当のものは（sah.，＝雲）、〔大量の水を供給する者（mahā-
ambu-da）は

（2‌）
〕雷光の花環をつけ（vidyun-mālĺin）、声（śabdha，＝雷

鳴）を轟かせているもので、（それでもって）一切の生類を喜ばせる
であろう（ものである）。

とあって、ひたすらなる “説法教化” という、凡そ如来たる者の保有す
る特性を、あくまでも乾季の終りになって出現する大雲の雷光と雷鳴の
織りなす自然界の事象に擬えているのである。
　（ 2）
　ところが、これに続く〔偈 7〕、〔偈 8〕は一変して、次のように言う。
　〔偈 7〕（時に、雨季の始めに出現した大雲は、乾季の余

なごり

波の厳しい）太陽
光線を遮えぎり、手の届く程低く（垂れこめて）、周囲を涼くして後、
あたり一面に “水”（vāri）を注ぎかけるであろう（ものである）。

　〔偈 8〕そして、その当の者（sah.，＝大雲）は、じつに少なからざる

169



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 3

168

量の “水の蘊
あつまり

”（āpa-skandha）を（一切の草木に）等しく注ぎかけて
おり、ぐるっと周りに降り注いでいるのであって、この台地
（medinī）に（生える一切の生類）を満足させている。

　これは、先の〔偈 1〕～〔偈 6〕が、凡そ如来の有するⒶ “出現” と
Ⓑ “説法教化” という秀いでた特性をもって、乾季の終り近くになって
出現した大雲の、雷光を発し、雷鳴を轟かして、雨季の到来の直近なる
ことを明示する自然界の事象に擬えて述べていたのであるが、それとは
全く繋がることなく、極めて唐突に、大地に在る一切の生類――と言っ
ても、ここでは一切の草木である――は、雨季の始めに湧き起る雲のも
たらす大量の水によってこそ潤うという、自然界のありきたりの事象で
もって『喩え』としているのである。それ故、この二偈は、〔偈 1〕～
〔偈 6〕の主旨を全く理解すること無く、大雲と言えば、それのもたら
す雨水が想起されるにも拘らず、そのことを、それこそ一言半句も言及
しないのは “摩訶不思議” であるとして、ここに、大雲のもたらす大量
の水によってこそ地上に生える草木は繁茂するという、全く別物のⒶ雨
季の始めに出現した大雲がもたらす大量の水と、Ⓑそれによる地上の草
木の繁茂という、『喩え』に “大変容” しているのであって、〔偈 1〕～
〔偈 6〕は、余程後代になってから、ここに持ち込まれた異質の “第二
次的後分” であること明白なのである。
　次に、続く〔偈 9〕以降を見るに、
　〔偈 9〕ここなる台地に（medinyā）生えている（jāta）ところの、何

であれ、草木等
ら
（os.adhayah.，これは長行〔校訂 3 ―（Ａ）Ⓒ〕の「草

木群」（os.adhi-grāma）を指しており、草木全般であって、“薬草” の意

味は全く無
（補１）
い）、（即ち、）①～③の「草・灌木・木（vanaspati）」であ

れ、あるいは、④「（小）樹」（druma）、もしくは⑤「大樹」（mahā-
druma）であれ、

　〔偈10〕あるいは、種々の穀物であれ、あるいは野菜であれ、（そして、
それが）山に、また峡谷に、さらには薮

やぶ

に（生えている）それ（yat）



― ―

4

167

であれ、
　〔偈11〕雲は（それら）全ての①～⑤の「草・灌木・木」を飽満させる。
（即ち）乾ききった台地を満足させ、草木等

ら
（os.adhīh. ①～⑤）に（水

を）降り注ぐのである。
　これら三偈のうち、〔偈 9〕は、〔偈 8 d〕の「この大地（に生える一
切の生類）」について、それらは「草・灌木・木」であり、その「木」
（vanaspati）については、その他に「（小）樹」、「大樹」の、合わせて三
種があることを述べている。そして〔偈10〕は、〔偈 8 d〕「この台地
（に生える一切の生き物を）満足させている」を後の書写生が補足説明し
たもので、無くもがなの “後分” に過ぎない。
　この〔偈11〕を承けて、
　〔偈12〕そして（雨季になって）ここなる（三千大千）世界に出現した
（sthita）雲から注がれたその当の水（tat…vāri）はじつに “一味”
（eka-rasa）なのである。（①と②の）「草・灌木」（tr.n. a-gulmāh.）はそ
の当のもの（tat，＝ “一味の水”）を（それぞれ各自の）力量（bala）

に応じて、（生えている）境地（vis. aya，環境）に応じて吸飲するの
である。

　〔偈13〕（さらに）③ “より小なるもの”（khudrāka，＝「木」（vanaspati，
―草、灌木に対しては）中位のもの（であ

（3‌）
る）―、④「（小）樹」、

そして⑤「大樹」は、年輪に応じて（yathā-vayāh.）、力量に応じて
（yathā-balam）、総じて水を吸飲する。（即ち）欲望と愛欲に応じて
（yathā-iccha-kāmam）吸飲する。

　〔偈14〕（即ち）丁度、そのように（yathā eva）、（それが①「草」であれ
ば）葉片（kān. d. a）でもって、（②「灌木」であれば、その上に）茎
（nād. a）でもって、表皮（tvac）でもって、同じ様に（tathā eva）、
（③「木」や④「小樹」、⑤「大樹」であれば）葉でもって、枝や幹で
もって、（総じて）大なる草木等

ら
（mahā-os. adhīyah.）は雲から注がれ

た（水を吸飲することによって最後は）花（を咲かせ）、果実（を結ぶ



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 5

166

まで）に成長するのである。
　これらは、先の〔偈 9〕「台地に生える草木等

ら

」をより詳細に述べて、
①～⑤の「草、灌木、木、小樹、大樹」の五種に区分けして、〔偈11〕
で、それら全ては雲から注がれた “同一味の水” を各自のⓐ力量に応じ
て、ⓑ環境に応じて、さらに、「木」については、勿論、「木」（vanaspati）

も含めて、「（小）樹」、「大樹」はⓒ年輪に応じて、吸飲して、それぞれ
が多種多様の花や果実を稔らせると、総括しているのである。
　そして、その上で、
　〔偈15〕それらのものは力量に応じて、そして、“どのような” 環境で

あるか（に応じて、）〔さらには、その当の種子（bīja）が “どのよう
なものである” か（yādr. śakam）に応じ

（4‌）
て〕それらのもの（tāh.）は、

個々別々に滋茂する（prasavam dadanti）。（雲から）注がれたその当
の水は “一味”（eka-rasa）である（にも拘らず）。

　これは、〔偈12〕で草木等についてⓐ力量、ⓑ環境に応じて、さらに
〔偈14〕で、「木」については、ⓒ「年輪に応じて」と言った上に、突如、
ⓓ「『種子』（bīja）がどのようなものかに応じて」を後代になってから
追加しているのである。
　以上が、雨季になって出現したⒶ大雲のもたらす大量の水と、Ⓑそれ
によって地上の草木等の繁茂という『喩』の所謂「開譬」である。
　（ 3）
　これに続く〔偈16〕以降は所謂「合譬」に他ならない。
　〔偈16〕迦葉よ。（あたかも）“水を保有する者”（vāri-dharah.，＝雲）が
（雨季に入って三千大千）世界に（湧き起るように）、まさしくそのよ
うに（emeva）、仏陀もまた、ここなる世に出現する。その当の
（sah.）世間の保護者（＝仏）は出現して後、生類に真実の（bhūta）

所行（cari，＝「大乗・菩薩乗」の菩薩行）を説示するであろう（も
のである）。

　これは、なんと、これまでの〔偈 1〕～〔偈 6〕で述べてきたところ



― ―

6

165

の、乾季の終りに出現した『大雲出現の喩』とは全く異なって、〔偈
7〕～〔偈14〕で述べているところの、雨季に入って出現した大雲が、
それの保持する大量の “一味の水” を大地に降り注き、それによって、
多種多様の草木群が生育し、繁茂するということでもって、Ⓑ仏の “説
法教化” という偉大な行業たる「仏の有する特性」を詳述しているので
ある。次に、
　〔偈17〕丁度、（雨季に入って）雲が（世界に湧き起るように）私は（＝

釈尊）（即ち）如来、両足のもの（＝人間）の至高者、ジナとして、
世に出現したのであって、大仙人（たる私）は、天（devaka，神々）

と共なる世間に尊敬される者として、次のように（evam）、聞かし
めるのである。

　これは、〔偈16〕が「仏一般」について述べたものであるのに対して、
その「仏一般」のうちの一員である釈尊に特化して言うものである。じ
つは、このことは、すでに長行〔 9〕と〔10〕とで述べられていたとこ
ろであって、長行〔 9 ―（Ａ）〕で、「比丘らは仏の説く教法を聞き、憶
持し、それの明かす修行に専念しながらも、自分自身では、自分が
“何” であり、“何” を思念し、“何” を修行し、その結果、“何” を得るの
か、全く知らないのである」が、それに対比して、（Ｂ）「如来だけがじ
つにそれら衆生が “何” であるかを如実に知っている」と言っており、
これを承けて、〔10〕「この当の私（＝釈尊）もまた、成道時に、すでに
「常に般涅槃（＝正覚）を唯

ゆい

一
いつ

の（eka，＝最勝の）境地とする者、虚空
を終極とすることを知ったものであり、云々」とあって、先の〔 9〕に
相当するのがこの〔偈16〕であり、後の〔10〕に相当するのが〔偈17〕
に他ならないのである。
　それであるからこそ、〔偈18〕以降は、次のように言う。
　〔偈18〕（そして）私（＝釈尊）は、乾季の終りの草木等のように三有

う

において執著し、四肢の枯渇した一切衆生に（仏法を説いて）満足
させる。私は、苦によって乾涸びている者を安楽に住せしめる。



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 7

164

（即ち）（在俗の一般民衆には）愛楽（kāma）を、（出家の比丘らには）

涅槃（nirvr. ti，一切苦の消滅）を与える。
　〔偈19〕（それ故に）天と人との集団（＝人・天界の衆生）よ。私の “声”
（＝説法、その内容は勿論、「大乗・菩薩乗」）を聞くべし。（即ち）私
と出合い（その説法を聞く）ために、（その説法会場に）参集すべし。
私こそじつに如来（tathāgata，＝真如からやって来た者）、（世間か
ら）尊敬される者（bhagavat）、（何ものにも）打ち負かされること
の無い者にして、（一切衆生を）済度（samtāran. a，＝涅槃に渡らせる
こと≠一神教のいう救済）するために、ここなる世界に生まれてき
た者（jāta）なのである。

と宣言して、次のように述べる。
　〔偈20〕（私は）幾千・コーティの衆生に清浄にして秀でた教法（勿論、

それは「大乗・菩薩乗」その中核は『般若経』≠〈仏乗〉）を語る。そ
の（教法）には、“唯

ゆい

一
いつ

”（eka）たる平等性（samatā）と如実性
（tathatva）、即ち、じつに（一切衆生の）“解脱”（vimukti, 一切の束縛
からの解放）と “涅槃”（nirvr. ti, ＝一切の苦の消滅）とが（あるだけで
ある）。

　〔偈21〕（私は）常に “菩提”（bodhi, さとり）を端緒（nidāna）となして
（kariyāna）、一切の者らに向って、“同一の教法” を告げるのである。
それはじつに平等であって、不平等たること（vis. amatva）は存在
しない。如何なる憎悪も無く（また、反対に）偏愛も無い。

　〔偈22〕（その上）私にはいかなる貪着も存在しない。私には、何に対
しても楽著や過悪は無い。一人の人に対するように、同じように
（多くの）他

ひ

人
と

に対して、有身の者ら（＝人々）に、平等に（その）

教法（＝「大乗・菩薩乗」≠〈仏乗〉）を告げるのである。
　〔偈23〕（私は）坐っていても、歩いていても、立ち止っていても、他

のことは（全く）無くて、（ただただ）（如実たること（tathatva，あり
のままに）教法を告げるだけである。横臥台、寝台、床台に上がっ



― ―

8

163

ていても、懈怠は全然存在しないのである。
　ここで大胆に憶測するに、本品は、元から、凡そ仏たる者の有する特
性―それは我々衆生にとっては、仏の持っている大いなる功徳に他な
らない―を、乾季の終りになって出現した「『大雲出現』の喩」で
もって説き明かしていたのであったが、後になって、それを全く理解す
ること無き別人が、雨季に入って出現する大雲がもたらす “水” によっ
てこそ、地上の草木は繁茂するのに、そのことを全く言わないのは
“奇っ怪千万” であるとして、大雲のもたらす “水” による多種多様なる
草木の成長という、ただ単なる自然界の現象を述べるだけの『喩』に
“大変造” させてしまったのである。それによって、丁度 “廂

ひさし

を貸して
母屋を取られる” のように、挙げ句の果に、品名まで「草木品」（os.
adhī-parivarta）となってしまったのに違いないのである。
　（ 4）
　これを承けて、次に続く〔偈24〕以降を見るに、
　〔偈24〕（私（＝釈尊）は）あたかも、（雨季になって出現した）その当の

雲が（地上の草木に）、等しく（sama）“水”（vāri）を注いでいるよ
うに、この（三千大千）世界の一切（sarva-loka, そこに住する衆生）

に（教法を説いて）満足させている。（高貴なる）アーリア民族の者
（ārya, ＝バラモン階級の者）であっても、賤しい部族の者（nīca, ＝
スードラ階級やアンタッチャブルの者）でも、（私（＝釈尊）は）平等
の認識（tulya-buddhi）を持つ者であり、果ては（atha）、破戒の者
（比丘）でも、持戒者（sīla-vat）でも、

　〔偈 25〕同様にして、その人々（yena nārāh.）が威儀不具足者
（vinas. t.a-cāritra）でも、威儀と軌則（ācāra）を具足した者でも、そ
して、異見に固執する者でも、邪見の者でも、正当な見解を持つ者
でも、浄らかな見解を持つ者でも、

　〔偈26〕下劣な考えを持つ者でも、そして、また、勝れた考えを持つ
者（utkr. s. t.a-mati）でも、鈍根の者（mr.dv-indriya）でも、（私は）平



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 9

162

等に教法を説く。私は懈怠を全て棄捨して、正
まさ

しく（samyak，＝如
実たること（tathatva）のままに）、（一味の）教法の雨を降り注ぐ。

　これら三偈は、仏教教団の比丘・比丘尼らを、声聞、独覚と、「大
乗・菩薩乗」の菩薩とに区分した上で、〔偈24〕では、「そのような人々
（＝比丘、比丘尼ら）に私は平等の認識を懐いている者だ」と言い乍ら、
その “舌の根の乾かぬうち” に、これでもか、これでもかと、甚だしい
差別用語を投げつけており、これまでのオリジナル『法華経』〈仏乗〉
に対する「大乗・菩薩乗」側からの「『般若経』の “巻き返し”」に比し
て、極めて過激な反駁、というよりは “逆襲” なのである。それ故、こ
れは〔偈20〕～〔偈23〕よりは後代になってから、別人が持ち込んだ第
三次的 “後分” に他ならないと考えられる。
　さらに、続く〔偈27〕は次のように言う。
　〔偈27〕私から（このようにして説かれた教法を）聞いて、（人々は各自

の）力量に応じて（yathā balam）、様々な境地に安住することにな
る。（即ち）心に適った（mano-rama）天に、人に、果ては（atha）、
（天界の）帝釈天に、梵天に、（さらには、人界の）転輪王に（安住す
ることになる）。

　これは、これまでの叙述があくまでも仏教教団に所属する出家の比
丘・比丘尼に対するものであったのに、なんと「一般の在俗の人々が、
仏の教法を聞いて、望んでいたところにぴったり合った天界の者や人界
の者、さらには帝釈天、梵天、さらには転輪王と成りうるのだ」と言う
のであ

（5‌）
る。それ故、これは、後代になってから、恐らくは、仏教中国た

るガンジス河中流地域から遠隔の地で、それも、仏教について充分な理
解を欠く者によって造作され、ここに持ち込まれたものに違い無い。
　（ 5）
　こうして、元は、〔偈26〕に続いて、〔偈28〕以降があったのである。
　即ち、先の〔偈26〕で言うところの、釈尊の説いた教法――「大乗・
菩薩乗」にして、その中核は『般若経』――を聞いて、比丘・比丘尼ら



― ―

10

161

がインドの宗教の根本的基盤たる “知行双運” に依って到達するに至っ
た様々な境地について次のように述べている。
　〔校訂偈28〕現に今（iha）、世間に（生えている）当の（etāh.）これら
草木等

ら
（os.adhīyah.）は、① “小なるものより一層小なるもの”（ks.udra-

anuks.udra）、② “小なるもの”（ks.udrīka）、そして③ “他のもの”
（anya，これは、次の ‘madhya’（“中”）に対して、“その他のもの”、即ち、

“小なる「木」” の意味）、④ “中のもの”（madhya）、⑤ “大なる
（mahat）樹”（durma，『現行本』は ‘os. adhi’ なれど、私に校定）（のよ

うに）当の全ての者は（te sarve，『現行本』は ‘tāh.  sarva’ なれど、私
に校定）（この①～⑤の者）なのである。（それをお前たちは）聞くべし。
（私（＝釈尊）は、①～⑤のそれら全てを）説き明かそう。

　これは、「それら全てを説き明かそう」と謂う。しかし、後に続く〔偈
29〕～〔偈33〕を指しているように思えるが、精読するに、どうもその
ようには思えないのである。それというのも、
　ここで、それらを見るに、
　〔偈29〕①無漏なる教法（＝『阿含経』）を明晰に認識している者であ

り、涅槃（＝阿羅漢の境地）を獲得して、（そこに（安）住していると
ころの）それらの人々（‘ye narāh. ’ ＝出家の比丘ら）、そして、②六
神通と三明を身に備えた者である（bhavanti）ところの、それらの
（人々）、それらの者（sāh.）は “小なる草”（ks.udrika os. adhi）と称さ
れる者（sam. pravutta）なのである。

　ここに「人々」（nara）と謂うも、勿論、「出家」の宗教修行者であり、
仏教では、声聞、独覚、菩薩の三つに区分されるものであって、ここで
は、その内の “声聞” を指している。それにも拘らず、“どうして”「声
聞」とはっきり言わないのか。その上、〔偈28〕の①～⑤の五種類の比
丘らのうちのどれに相当するのか、全く不明で、不可解である。極論す
れば、〔偈28〕の語り手（＝作者）とは全くの別人の手になる、より後
になってからの “異質の後分” に違い無いのである。



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 11

160

　〔偈30〕そして、山岳や洞窟に住しているところの者（ye）、独りで覚
りを求めているところの人々（ye narāh.）、このような “中位の清浄
な覚りを有する者”（madhya-viśuddha-buddhyah，これは「草・灌木・
木」という一連の複合句のうちの「灌木」を指している）ら（ye）、そ
れらの者ら（sāh.）は、中位の草木（os.adhi, ＝ここでは「灌木」を指
す）と称されている者である。

　ここでも、“どうして”「独覚」（‘pratyekabuddha’）とはっきり言わな
いのか。しかも、①～⑤のどれに相当するかも不明瞭で、これもまた、
〔偈28〕とは別人の手になるものであること、明白である。
　〔偈31〕人中の牛王たることを目指している者、（即ち）『“ブッダ”
（buddha, 覚った者）、人・天の保護者と成ろう』と、精進と禅定を
実修しているところの者（ye）、その当のこれらの者（sa…iyam）

は “最高（agra）の「草木」”（os.adhi, ＝これは、草木一般では無く、
「草・灌木・木」の複合句のうちの「木」（vanaspati）を指す）と称さ
れる。

　〔偈32〕（その中でも、精進と禅定の実修に）専念している善逝の息子
（sugatasya putra，＝菩薩）らは、（現に今）ここで慈悲行（＝菩薩の
利他行）と寂静行（＝菩薩の自利行）を実修しており、（将来に）“人
中の王” と成ることに、全くの疑念の無い（という確信）を得たと
ころの者ら（ye）、その当のこの斯くの如きの者ら（ayam…eva-
rūpāh.）は “（小）樹”（druma）と称される。

　〔偈33〕（さらに、その上に）じつに不退転の法輪を転じている者であり、
そして神通力に安住しており、（己の成仏に）“心決定の者”
（dhīrah.）にして、（一方では）多なるコーティの生類を解脱させて
いる（ところの者ら）、それら当の者ら（sāh.）は、じつに “大樹”
（mahā-druma）と称されるのである。

　これら三偈は、三乗のうちの「菩薩」について詳述するものであって、
その修行階梯を初等、中等、高等の三段階に区分して述べている。この



― ―

12

159

点は、先の〔校訂偈28c〕の「『小』、『中』、『大』の樹木」という区分を
述べている処に相当する。が、しかし乍ら、その所説内容を見るに、こ
れまでの〔偈29〕～〔偈30〕と全く同様に、それとは全く異なり、“ど
うして”「菩薩」とはっきり言わないのか。しかも、〔偈28〕で「（①～
⑤のそれら全てを）説き明かそう」と言うも、一体、①～⑤のどれに相
当するのか、ここでも、不明瞭である。
　ここに至って、総じて言えば、これら〔偈29〕～〔偈33〕の五偈は、
どの偈においても、文法上の主語（subject）が表記されておらず、その
ため、一種 “堂堂巡り” のような体を呈しており、これらの〔偈〕の謂
わんとする主旨は、一体、“何” なのか、全く不可解であって、“魔訶不
思議” という他ないのである。その結果、〔校訂偈28〕とこれら〔偈
29〕～〔偈33〕の五偈との間には、深い亀裂が走っており、断層が存在
するのである。それ故に、この五偈は、余程、後代になってから〔校訂
偈28〕を全く理解すること無き書写生の手によって、ここに持ち込まれ
た全くの異質の後分に他ならないと考えられるのである。
　このようにして、雲のもたらす一味の水と、それを飲む草木の多様性
という『喩』について、次から次へと、まるで競い合うように、別人が
各自、自説を繰り出しているのであって、先の〔上〕では “コンペ” と
称したが、ここではむしろ『法華経』に対する “逆襲” と言うべきもの
なのである。
　（ 6）
　次に、続く〔偈34〕以降を見るに、
　〔校訂偈34〕丁度、雲によって注がれた水（vāri）が（一切の草木に）

平等であるように、ジナ（＝仏）によって語られた『正法』
（saddharma, 『現行本』は ‘sa dharma’ なれど、私に校

（6‌）
定、＝ “真

まこと

の仏法”、

但し、ここでは、あくまで「大乗・菩薩乗」（その中核は『般若経』）で

あって、決してオリジナル『法華経』の〈仏乗〉では無い）は（一切衆
生に対して）平等なのである。（それにも拘らず）台地の表層に存す



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 13

158

る草木等
ら
（os.adhīyah.，が多種多様であるように）が、（この『正法』を

聞いた衆生の側の）“了知”（abhijñā）が（声聞には声聞の、独覚には独
覚の、菩薩には菩薩の “了知” というように）これら斯くの如くに種々
様々（citra）なのである。

　〔偈35〕（お前たちよ。）この譬えの提示によって、如来の（行使する）

“方便”（upāyakauśalya, 衆生に真実を明かすまでの暫定的な、便宜的な
仮の手段と、それによって説かれた “仮の教え” を説くも、最後には、

その “方便” を捨てて、“真実の教え”（＝『正法』＝ここでは「大乗・菩

薩乗」≠〈仏乗〉）を説き明かすということ）を理解せよ。（即ち、じつ
に）彼（sah. , 仏）は「“唯

ゆい

一
いつ

の”（eka，＝ “最高の”、“最勝の”）教法」
（eka-dharma, ＝ saddharma,）『正法』（ここでは、「大乗・菩薩乗」≠
〈仏乗〉）を語るのである。（が、しかし）了度、雲のもたらす雨水は、
元々から一滴一滴、別々であって、（それの集合体に過ぎないのであ
るように、衆生の側に）様々な解釈（nirukti）がある（即ち、それら
草木等

ら

は、その一つ一つが各自別々に、一味の水を飲むのであり、その

結果、総体として、多種多様なのである）。
　ここに謂う『譬え』とは、勿論、雨季に入って出現した大雲が大量の
“一味の水” を地上の生き物に平等に降り注ぐも、それを飲む草木等

ら

（os.adhīyah.）が多種多様に生育する様に、如来は一切衆生に “唯
ゆい

一
いつ

の、
（＝ “最高の”、“最勝の”）教法”（eka-dharma）、即ち、『正法』を平等に説
くのであるが、それにも拘らず、これを聞いた衆生（＝出家の比丘等）

に「劣乗たる声聞、独覚の二乗の者」と、「『大乗・菩薩乗』の菩薩」と
いう優劣が生起すると説いているのである。しかし乍ら、その場合、
『“どうして”「唯

ゆい

一
いつ

の教法」たる『正法』を聴聞しながら、その出家の
比丘らに声聞、独覚、菩薩の差違が生起するのか』と反問するに、その
回答はこれまでは全く得られなかったのである。もっとも、それは、こ
の『喩』自体が自家撞着に陥って入るからなのであるが、しかし、それ
は差し置くとしても、ここに至って、始めて、〔偈34〕「ジナ（＝仏）は



― ―

14

157

一切衆生に『正法』を平等に説く」のに対して、衆生の側に「その『正
法』の “了知” が種々様々であるから」と言い、〔偈35〕において、オ
リジナル『法華経』に対比して、“後分” たる「法華経」（即ち、「譬喩品」、
「信解品」やこの当の本品（＝草木品）、さらに、後の『妙』「化城喩品」
等にあっては、「声聞乗、独覚乗」の二乗はあくまでも “方便” の行使
による暫定的な、便宜的な “仮の教え” であり、一方、「大乗・菩薩乗」
は、その “方便” を捨てて説かれた “真実の教え” なのであった。とこ
ろが、後になって、このような仏の “方便” の行使による教法説示に全
く無理解の者が出てきて、手前勝手な理屈を述べたてる故に、ここに、
仏は『この “方便” をしっかりと理解せよ』と、一本、釘をさしたので
あり、その上で、「仏は “唯一の教法” たる『正法』を説示するにも拘
らず、衆生（＝出家の比丘ら）の側に、様々な解釈が生起するのだ」と、
始めて明言しているのである。この二偈の本旨は要するに、仏は

0 0

“唯一
の乗”（＝大乗・菩薩乗）を説く

0 0 0

にも拘らず、それを聴聞する衆生の
0 0 0

“了
0

知
0

”（abhijñā, ＝理解）、即ち、“解釈
0 0

”（nirukti）が多様であるからなので
あって、それであるからこそ、雲がもたらす “一味の水” と、それを飲
む “草木の多様性” という “自家撞着” が生起しているのである。
　このようにして、“「声聞乗、独覚乗の二乗」vs.「大乗・菩薩乗」” に
おける「大乗・菩薩乗」の勝利、即ち、オリジナル『法華経』の〈仏
乗〉に対する「『般若経』の “巻き返し”」は、一層激化して、“逆襲” と
なっているのであって、「法華経」の、特に前半部（＝「譬喩品」～「化
城喩品」）を一貫して貫き通す大支柱なのである。
　ところで、これに対しては、長行〔 6〕に「如来は説法会座に参集し
た衆生（＝出家の比丘ら）の機根や精進努力に様々な差異のあることを
認識して、それぞれの者に（適応した）法門を提供する」と言っている
ことを根拠にしての反論が予想される。しかし、その長行〔 6〕は、
「如来の保有する特性」を『大雲出現の喩』でもって述べる箇処の文言
であって、直後の長行〔 7〕、〔 8〕においては、それとは全く別人の手



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 15

156

によって『雨季に出現した大雲のもたらす “一味の水” と、それを飲む
多様なる草木の繁茂という喩』に “大変造” されてしまっているのある。
それ故に、これをもって反論の根拠とは、到底、為しえないものである。
　こうして、この〔偈34〕、〔偈35〕はこれまた長行〔 2〕～〔 6〕とは、
全く別の者によって、後になってここに持ち込まれた “第三次的後分”
に他ならないのである。
　（ 7）
　さて、次に続く〔偈36〕以降を見るに、
　〔偈36〕私（＝今仏釈尊）においても、また（この一味である）“法の

雨” が降り注がれる時、じつにこの世界（の衆生＝出家の比丘、比丘
尼）は全て満足した者となる。しかも（api）、この “善説”
（subhās. ita，＝所謂「金口直説」）たる教法（dharma）は（全て）“一
味” である。（それにも拘らず）衆生は（各自に、てんでに、己の）能
力に応じて（yathā-balam）思量する。

　〔偈37〕丁度、雨の降り注ぐなかで、あるいは「草、灌木」、あるいは
中位の草木（os.adhi，ここでは「木」（vanaspati）を指す）であっても、
丁度、そのように（yathā eva）、また、あるいは、「（小）樹」
（durma）であっても、あるいは「大樹」（mahā-durma）であっても、
それら全てのものは十方（世界）にあって、（生き生きと）輝くよう
に（yathā）、（そのように衆生は輝くのである）。

　〔偈38〕（凡そ、仏の説く教法は、いかなるものであっても、）そのもの
（＝教法）の本性（dharmatā，本質）は常に世間（の衆生）を利益せ
しめて（lokahitāya）、まさしく、丁度、花の咲いた草木等が（つい
に）果実（となって熟して）落ちる（pramuñcate）ように、この一切
世界（の衆生）もまた喜悦せしめられた者となるのである。

　〔偈39〕（すでに）（a）この “善説” たる経（＝阿含経）に通達した者で、
（b）漏尽（āsrava-ks. aya）に安立せる者（ye）、それらの者（te）は
（声聞の中でも）“阿羅漢” である。そして、（c）森林（vana-san. d. a）



― ―

16

155

に（住して）修行する者（cārin，＝独り禅定（瞑想）に励げむ者）は、
（d）（草木の中でも）中位に到達した草木（os.adhi, ＝ここでは灌木
（gulma）に相当する）者は “独覚” である。

　〔偈40〕正念（＝明晰なる想念）を有し（smr. timanta）、心決定の者
（dhīra）ら、三界の一切処において通曉した者、この最高の正覚を
目指している者たる多なる菩薩ら、それらの者（ti）は丁度、常時
に「（小）樹」として成長しているのである。

　〔偈41〕しかれども（tu）、（それ以上に）（四）禅定を修禅して（三）大
神通を（身に）備えているところの者（r.ddhimat）ら（ye）、“空性”
（を説く『般若経』）を聞いて喜悦（prīti）を生起しているところの者
らにして、（しかも）幾千もの光線を放っているところの者（＝いま
だ『般若経』未聞の菩薩らにそれを聞かしめるという菩薩の利他行に励

んでいる者）ら（ye）、それらの者ら（te）も、またじつに（ca 
eva）ここで今、『大樹』（mahā-druma）と称されている（ところの
者なのである）。

　これら六偈は、ここが初出である語句が多数在って、その上〔偈
39ab〕で「草」を、残りの〔偈39cd〕で、「灌木」を、それぞれ「声
聞」と「独覚」に相応させているのに、「木」（vanaspati）についての言
及が全く無く―恐らく、口伝の間に脱落してしまったのであろう―、
さらに、「『般若経』の説き明かした “空性”（＝一切法は空・無自性）の
教理を聴聞して、喜悦を起す」とあって、余程、後代になってから、こ
れまでなされてきた『法華経』〈仏乗〉に対する反駁たる「『般若経』の
“巻き返し”」では、極めて “手緩い” として、当時の『般若経』側の、
それも過激派からの “逆襲” というべき第四次的 “異質の後分” に違い
ないのである。
　続いて次のように言う。
　〔偈42〕迦葉よ。丁度、大雲によって注がれた “水” は（一切のものに

対して）平等である（samam）。（それにも拘らず）大いなる草木等
ら



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 17

154

（mahā-os. adhīyah.）は多種多様なるものに（bahvī）成長する（のであ
る）。（こうして）以上のような（仏のなした）教法――それは元より
“方便” を捨てて説かれた “真実の教え”、“真

まこと

の仏法”（＝「大乗・菩
薩乗」その中核は『般若経』）の説示（dharma-deśanā）は限り無き人
類の花として花咲かせる。

　ここに、今仏釈尊は、改めて威儀を正して『迦葉よ』と呼びかけて、
自分はあくまで以上のような、それも “一味の”「教法説示」を一切衆
生に平等になしてきたのであるが、衆生はそれを各自てんでに “了知”
（abhijñā,「知行双運」の “知”）し、その上で、これまた各自が主体的に
修行（＝ “行”）を実修してきたのであって、それによってこそ、声聞、
独覚、菩薩という多種多様の出家の比丘・比丘尼が存在することになっ
たと言うのである。こうして、〔偈 7〕から始まってこの〔偈42〕に至
るまで、雨季になって出現した大雲は大量の、それも “一味” の水を一
切の草木に注ぎかけるにも拘らず、その一味の水を吸飲した草木に多種
多様の差異が生起するという自然界の事象に擬えて、それについての自
説を次々と、まるで “コンペ”（競演会）のように発表して、凡そ仏たる
者、世に出現してひたすらに説法教化をなしてきたのを一層激化させて、
その仏の教えの中の「真の仏法」は「三乗のなかの『大乗・菩薩乗』な
り」と、逆襲しているのである。

【Ⅵ】
　こうして、ここに至って第一段偈頌部は次のような〔偈43〕、〔偈44〕
をもって終る。
　〔偈43〕（私は始めに）“衆生自身に起因する教法”（svapratyayam 

dharma, ＝ここでは、伝統的正統派仏教たる声聞乗、独覚乗の二乗）を
説き明かすも、時の経過した後（kālena）、（必ず）『仏の正覚』
（buddha-bodhi）を説示する。このことこそ私にとって（mama）、そ
して、一切の世間の指導者（仏）たちにとっても、最高の “方便”
（＝衆生に真実を明かすまでの暫定的な、仮の手段、そして、それによる



― ―

18

153

“仮の教え”）なのである。
　これは、なんと、オリジナル『法華経』「仏乗品」の長行〔 3〕と。
同じく〔偈19〕との、殆ど同じ語彙を用い乍ら、その実、所説内容は全
く相違するものなのである。そこで、それを見るに、
　『法華経』「仏乗品」の長行〔 3〕（私（＝今仏釈尊）は、これまで、）各
自がそれぞれ（様々な事物）に執着している衆生をそこから解放す
るべく、……〈巧みな教化方法〉（upāyakauśalya）を用いて諸の
“衆生自身に起因する教法”（svapratyaya dharma, ＝ここでは、声聞乗、
独覚乗、「大乗・菩薩乗」の三乗）を説き明かしてきたのである。（28，
11―14）

　同〔偈19〕舎利弗よ。善逝が（これから何を告げようとも、お前たち衆
生は）その処に、それに（向っての）“強い志向の具足成就者”
（adhimukti-sam. panna）であるべし。（なぜなら）大仙・ジナは（決し
て）間違った事を言わない者なのであるから。（それ故、三乗の教法
を説いたからには）その後に（いかに）永く時の経過した後でも
（ciren. a api）、“至高の義”（uttama-artha,）＝「仏の意図のこれから
語られるところ」（sam. dhā-bhās.ya, ＝〈仏乗〉）を語るのである。

　ここで、このⒶ『法華経』「仏乗品」の箇所とⒷ本品のこの当の箇所
とを比較するに、Ⓐの「衆生自身に起因する教法」は「声聞乗、独覚乗、
『大乗・菩薩乗』」の三乗であり、Ⓑでのそれは、「声聞乗、独覚乗」の
二乗であり、同様に ‘upāyakauśalya’ はⒶでは〈巧みな教化方法〉であ
り、Ⓑでは “方便”、即ち、「衆生に真実を明かすまでの暫定的な仮の手
段と、それに依って説かれた “仮の教え”」を意味しているのである。
それ故に、Ⓐの「至高の義」とは、まさしくオリジナル『法華経』の主
張する〈仏乗〉に他ならない。それに対して、Ⓑでは「仏の正覚」
（buddha-bodhi, ＝ “方便” を捨てて説かれた「真

まこと

の仏法」）であるが、その
実質的内容は、声聞乗、独覚乗の二乗たる “仮の教え” に対して、「大
乗・菩薩乗」（その中核は『般若経』）こそ “真実の教え” なのだと主張し



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 19

152

ているある。一方、Ⓐ ‘ciren. a api’ とⒷの ‘kālena’ とは全く同じ意味
であることは言う迄も無い。これらの点をしっかりと認識した上で、次
の〔偈44〕を見るに、
　〔校訂偈44〕私（＝今仏釈尊）によって現実に（bhūta）語られた “真
実の義”（parama-artha）とは次のようなのである（evam）。（即ち）

それら当の聴聞者（‘te śrāvakāh
.

’，＝三乗の教法の聴聞者の意味であっ

て、決して「声聞」の意ではない）の全ての者（sarvi）が涅槃に赴く
のでは無い。これら当の（「大乗・菩薩乗」の）“聴聞者”、（即ち）秀
でた菩提（行）を行ずる者（ete vara-bodhi-cārikāh.）だけが（それ
を）行ずるのであり、（未来に）“ブッダ” に成るのである。

　ここに謂う “真実の義” とは、先のⒶの「至高の義」（uttama-artha）

が〈仏乗〉であったのに対して、決してそうでは無く、三乗のうちの
「大乗・菩薩乗」を指すのであり、それの説く「菩提行」、即ち、菩薩行
をなす者だけが、“ブッダ”（buddha，仏陀）になるのだ」と明言してい
るのである。
　ここにおいて、この〔偈43〕、〔偈44〕は、〔偈 7〕から〔偈42〕に至
る間、雨季になって出現した雲が “一味” の大量の水を降り注ぐにも拘
らず、多種多様の草木群が繁茂するという『喩』を、それも次から次へ
とそのバージョン版を繰り出して述べているのに、それについては、そ
れこそ一言半句も言及すること無く、〔偈 1〕～〔偈 6〕で説いたとこ
ろの、凡そ如来たる者、世に出現してはただひたすらに “説法教化”、
それも三乗のうちの「大乗・菩薩乗」こそ、“唯一の乗” にして、“方
便” を捨てて説かれた『真の仏法』であるとする立場に立ち戻っている
のである。これは、逆に言えば、〔偈 7〕～〔偈42〕は、〔偈 1〕～〔偈
6〕の後になってから持ち込まれた全くの “異質の後分” に他ならない
ことを明白に示しているのである。これは、まさしく “廂

ひさし

を貸して母屋
を取られる” であって、挙

あげ

句の果てに、本品の題名は、恐らく元は「如
来出現品」とでもあったものが、「草木品」（os.adhī-parivarta）と変更さ



― ―

20

151

れてしまったのだと考えられるのである。こうして、本品の第一段偈頌
部はここでもって終っているのであ

（7‌）
る。

註
（ 1）この本考の章、節、文段の番号は、「『草木品』の思想解明〔上〕」

（『桂林学叢』第三十五号、令和六年刊行予定に掲載）を継承する。
（ 2）この ‘ambuda’ は、「法華経」において、この当該箇処のみに存する

語であって、そのことから、この文段は、余程後代になってから持
ち込まれた “異質の後分” と見做したのである。

（ 3）この文段は極めて解りにくいが、「木」（vanaspati）は、次の「（小）
樹」（durma）に比すれば “より小なるもの”（khudrāka）であるけ
れども、「草、灌木」に比すれば、“中位のもの”（madhya）である
ことを言うものと解した。

（ 4）ここに出る ‘bīja’ は、長行部では、〔校訂 3 ―ⓜ〕‘yathā bījam’ と、
『土田本』には欠くところの〔 3〕の ‘bīja-grāma’ の二箇処のみ、
偈頌部では、ここなる〔偈15〕の一箇処の、合計三箇処だけにある
もので、前後の所説内容とは全く繋がるところが無く、しかもその
上、「法華経」全体においても、これら三箇処の他には全く存しない
という極めて特異な語なのである。それ故、‘bīja’ に言及するこれら
三箇処の文段は、後代に “いかなる事由によるか” は不明なれども、
ここに紛れ込んできた “後分”、それも極めて “特異な後分” である
こと明白である。

（ 5）しかし乍ら、六道輪廻の一切苦からの “解脱”（＝完全解放）を目指
す出家の宗教（＝ “沙門” の宗教）の一つたる仏教にとって、それ
がいかに天界の最高者たる帝釈天や梵天であろうとも、その天界の
住人に成らんと言うのは全くあり得ないことである。

（ 6）オリジナル『法華経』にあっては、『現行本』の “sa　dharma” は
全て、本来は “saddharma” であったと、考えるからである。拙稿
〔2022〕を参照。

（ 7）このあとには、〔上〕と〔下〕とを通しての総括と『妙法華』のみに
欠くところの「第二段長行部、偈頌部」の精査が残っているが、後
の機会を待ちたい。

（補 1）ここにおいて、諸『日本語訳』を見るに、その全ては、この



― ―

「草木品」（『妙』「薬草喩品」）の思想解明〔下〕（苅谷定彦） 21

‘osadhayah’、「草木等」）を「薬草」と訳している―例せば『中公
訳』を挙げるに「なんであれ、およそこの大地の上にはえてきたも
の、すなわち薬草にせよ、草、灌木、樹木、あるいは幹の太いもの、
巨木となったものにせよ」（九）（Ⅰ，154）と、また、さらには「雲
はそれらのすべてを飽満させ、草、灌木、樹木も、乾ききった大地
も満足させ、また薬草の上にも雨降らせる」（十一）（Ⅰ，154）―
と言うのである。これでは、地上には、「草・灌木・木」の他に、全
く別に、「薬草」の群生が存在するということになる。しかも、その
上、今、現代の地球の上空では、気象を観測する人工衛星を始めと
して、地上の様相を査察する軍用衛星に至るまで、無数の人工衛星
が回っているが、今から二千年もの昔に、雨季に出現した大雲は、
「これは「草・灌木・木」であり」、一方では、「これは『薬草』の群
生である」と判別する “センサー” を備えていたのだと、いうこと
になるであろう。尤も、『妙法華』の相当箇処に「山川険谷　幽邃所
生　卉木薬草　大小諸樹」（19c20―21）とあるをもって、羅什の『所
依梵本』には「薬草」―但し、そのサンスクリット原語が “何”
であるのかは全く不明であるにも拘らず―とあることを根拠にし
て、諸『日本語訳』の全てが「薬草」と訳出しているのであって、
それ程までして『妙法華』に追従しなければならないのか。全く
もって “奇妙きてれつ” という他ならないのである。

150


